LA TERRE PURE
D'AMITABHA

- DEUXIEME PARTIE -

LE SOLEIL QUI ECLAIRE LA
VOIE DE LA DELIVRANCE

COMMENTAIRE DE LALA SONAM CHODRUP

- CHAPITRE I -

PRESENTATION DES PREREQUIS NECESSAIRES
A LENSEIGNEMENT DU DHARMA

- CHAPITRE II -

EXPLICATION DU SUJET ETUDIE

Traduit du tibétain par

Jean-Francois Buliard






LE SOLEIL QUI ECLAIRE LA
VOIE DE LA DELIVRANCE

Commentaire de la Priéere d’aspiration pour renaitre
en la Terre immaculée de grande félicite,
composée par [’érudit et accompli Karma Chakmé

\\9@/1 &‘FNgq’W&Taﬂﬂaﬁﬁk\l&iﬁgﬁ\g&iﬂq%%ia:ag{im&
@'@N'Qﬂﬁ'ﬁaxmaﬁqgﬁgN.@.q.q@ﬂ”iﬁ |

VERSETS D'OFFRANDE ET
PROMESSE D'’ACHEVER L'OUVRAGE

Nama arya Lokesvaraya.

En engendrant le supréme esprit d’éveil par grande compassion

Et en parachevant les deux accumulations par votre grande diligence,
Vous avez manifesté les quatre Corps par votre grande sagesse.
Victorieux dans les trois temps, je vous rends hommage.

Le pouvoir de I’immensurable océan de vos pricres d’aspiration s’étant
manifesté,

Votre lumiére, votre nom et les louanges qui vous sont adressées couvrent tous
les champs purs.

Vous permettez a d’innombrables étres de voir la supréme Terre pure :

Protecteur Amitabha, je vous rends hommage.

Avalokitesvara, votre nature est compassion et [vous représentez] les suprémes
moyens habiles ;

Mahasthamaprapta, trésor de 1’ Arcane, [vous représentez] la sagesse supérieure ;

Padmasambhava, vous avez atteint le Corps adamantin non-duel :

Vous qui étes les trois suprémes ornements de 1’existence conditionnée et de la
Paix', octroyez vertus et excellences !

Prenant appui sur vous, pour dissiper tout esprit négatif
Et traverser les ténebres de I’existence conditionnée ou s’accumulent les fautes,

! Syn. de samsara et nirvana.



30 | Le Soleil qui Eclaire la Voie de la Délivrance

Les maitres sans pareil éclairent la merveilleuse voie de la vertu :
[Devant eux], je m’incline avec respect.

Chakmé, noble et supréme Avalokite$vara en personne,

Votre belle priere aux paroles excellentes a le pouvoir d’exaucer les souhaits,
Vous octroyez ainsi un bonheur et des bienfaits suprémes a d’innombrables étres :
Pour cela, je vous loue mille fois en suivant les paroles des Victorieux.

De mon c6té aussi, c’est en délaissant toute attitude vile ou hypocrite

Que j’¢éluciderai I’excellente voie de la délivrance [sous la forme d’Jun manuel
d’instructions.

Vous tous qui souhaitez rejoindre, sans retour en arriére, la Terre pure de la
grande félicité,

Ecoutez avec un esprit joyeux empreint de foi !

Cela étant dit, afin d’expliquer la Pri¢re pour renaitre a Sukhavati' composée
par 1’érudit et accompli Karma Chakmé en lien avec I’ Accomplissement de la
Terre pure?, la premiére chose  faire sera de balayer et de laver le lieu méme ou
sera expos¢ le Dharma et jusqu’a ses alentours, en faisant en sorte de ne pas
soulever de poussiére. Arrosons le sol a la maniére de 1’arya Sadaprarudita® qui,
jadis, fit couler son sang lorsque, accompagné de la fille d’un marchand, il
sollicita les enseignements sur la Sagesse Transcendante aupreés du sublime
Dharmodgata®.

Comme il est dit :

Pour entrer véritablement dans la pratique [des bodhisattvas],

[l s agit d’Jaccumuler mérites et sagesse [comme] les sublimes saints.

Méme dans la foule [de ces étres], on agira de maniere pure, selon le sens [de
la Doctrine]

Et on rendra service en allant jusqu’a porter des messages et méme a balayer
le sol.

Tel est le supréme chemin d’accumulation qui porte ses fruits a travers les

difficultés.

Il est enseigné également dans les siitras que balayer posséde cinq qualités et
bienfaits mais d’autres références encore montrent qu’agir ainsi est d’un grand
intérét.

' Tib. bDe smon.

2 Tib. Zhing sgrub. L’ Accomplissement de la Terre pure de la Grande Félicité selon la Doctrine
Céleste [gNam chos bde chen zhing sgrub] fut révélé par Mingyur Dorje (1645-1667). Ce terma
fait I’objet d’une grande pratique collective orientée vers 1’obtention d’une renaissance dans la
Terre pure de Sukhavati.

3 Tib. rTag tu ngu. « Toujours en pleurs ».

4 Tib. Chos ‘phags. Bodhisattva d’une époque reculée.



Versets d’offrande et promesse | 31

Ensuite, au son de la conque et autres instruments, on appellera la foule pour
installer des décorations et des supports tels que des thangkas' de la Terre pure
de la grande félicité, a disposer correctement en offrandes pas moins d’une
centaine de substances de qualité supérieure qui auront pu étre réunies (les cinq
types d’oblations, etc.). Calmement et gentiment, on demandera aux gens quin’y
sont pas familiarisés de déposer tout ce qui est censé les mettre en valeur (coiffes,
chaussures, armes, bijoux...) et méme les chapelets ou moulins a priére’.

Ce sujet relatif a la maniére correcte d’écouter la Doctrine sera directement
développé [dans le premier chapitre] en tant que prérequis a I’exposé¢ du Dharma.

! Peinture sur toile traditionnelle, encadrée par du brocard et destinée a étre suspendue.
2 Pour rester concentré sur les enseignements.



- CHAPITRE I -

PRESENTATION DES PREREQUIS NECESSAIRES
A UENSEIGNEMENT DU DHARMA

Bien qu’il existe de nombreux degrés dans la motivation et la maniere d’agir,
puisqu’il s’agit aujourd’hui de présenter les quatre causes' pour renaitre a
Sukhavati, ’esprit d’éveil est le point le plus important, suivi de ’accumulation
de mérites et enfin des prieres d’aspiration. C’est en se reliant a ces trois aspects
que les explications doivent étre données.

1. La maniere d’écouter le Dharma, plus importante encore que
I’écoute elle-méme

Lamaniére d’écouter la Doctrine a plus d’importance encore que 1’écoute elle-
méme. Sinous chutons dans une existence telle que celle que I’on peut connaitre
dans les funestes destinées ou les contrées périphériques, le simple désir d’écouter
le Dharma ne nous viendra méme pas a I’esprit durant de nombreuses ¢cres
cosmiques et, a fortiori, de I’é¢tudier et de le mettre en application... En
particulier, écouter le Dharma avec foi et respect est une situation extrémement
difficile a rencontrer.

Citons a ce propos I’ Amoncellement de Joyaux® :

Hélas, il est bien difficile de trouver la foi et la Doctrine
De cette maniere, durant des centaines d’eres cosmiques.

Il s’ensuit que le simple fait d’écouter la Doctrine est trés important mais si
nous ne connaissons pas la maniere correcte de le faire, le Dharma ne jouera pas
son role et il est dit qu’il deviendra alors lui-méme un facteur de renaissance dans
les funestes destinées. En s’appuyant sur la Doctrine, certains connaissent la
délivrance alors que d’autres se dirigent vers les funestes destinées. Le Dharma
est par conséquent une source terriblement puissante de bienfait ou de préjudice.

Savoir comment écouter le Dharma, c’est comme dégager un trésor de joyaux :
qui en récupere beaucoup s’empare du gros lot ; qui en récupére peu s’empare d’un
petit lot.

S’il en est ainsi, de quelle maniere faut-il donc écouter ?

''1/ Le support : I’évocation mentale répétée de la Terre pure de Sukhavati et d’Amitabha, 2/
I’accumulation de mérites et la purification des obscurcissements, 3/ le soutien : le développement
de I’esprit d’éveil et 4/ les causes secondaires : les prieres d’aspiration et la dédicace des vertus
pour renaitre a Sukhavati.

2 Tib. dKon mchog brtsegs pa’i mdo. Skt. Ratnakiita-siitra. Nom d’une collection de quarante-neuf
sutras.



La maniere d’écouter le Dharma | 33

Santideva' explique :
En premier lieu, on examinera son esprit
Pour agir intelligemment avec un esprit stable.*

Et le Bhagavan® lui-méme affirme :

C’est le mental qui colore les phénomenes
C'’est essentiellement lui qui oriente [les actes].

Ainsi, c’est essentiellement I’esprit qui produit toutes les vertus comme toutes
les non-vertus.

En premier lieu, engendrons le désir d’écouter le Dharma. Puis, intégrons les
rangs de I’assemblée spirituelle et réfléchissons en nous disant : « Quel que soit
I’enseignement que je vais recevoir, je suis la pour I’écouter ». Examinons alors
notre esprit et si nous y découvrons quelque désir de grandeur, une soif de renom,
un esprit de compétition, de D’attachement, de 1’aversion, la recherche
superficielle du merveilleux ou le fait de voir cela comme un amusement, ¢’est
que notre motivation n’est pas vertueuse.

Kharak Gomchung* du Tsang a dit :

Enseigner par désir de grandeur,

Etudier avec un esprit de compétition,
S’exprimer avec orgueil et soif d érudition :

Tout ceci conduit-il au Dharma ? Réfléchissez-y !

A moins d’abandonner cette motivation négative, non seulement le Dharma
ne se révelera pas bénéfique mais il est dit qu’il nous conduira vers les funestes
destinées. En particulier, il ne convient pas d’enseigner le Dharma aux gens pour
qui c’est égal de le recevoir ou non et qui ne respectent ni la Doctrine ni les
maitres. Il ne convient pas d’exposer le divin Dharma aux irrespecteux et de
prodiguer des conseils du cceur a ceux qui ne sont pas familiers avec les
enseignements.

Etant donné que ce genre de personnes n’a pas la chance d’apprécier le
Dharma, celui-ci pourra difficilement les discipliner un jour. Premiérement, il
n’est pas bon de dégrader la valeur de la Doctrine et deuxiemement, il faut que
I’enseignement soit bénéfique aux étres. Pour prendre un exemple, la pluie a beau
étre [considérée comme une] source de bien-étre, elle fait du bien aux humains
mais nuit aux esprits avides’. De la méme maniére, le Dharma est bénéfique a

"' Tib. Zhi ba Lha. Grand philosophe indien de la vue médiane (skt. madhyamaka) du Grand
Véhicule (fin VII*-début VIII® s.).

2 Bodhicaryavatara, chap. V.

3 Epithéte du bouddha Sakyamuni, parfois traduit en frangais par I’expression « Honoré du
Monde ». Le mot tibétain équivalent [bcom Ildan ‘das] signifie « Qui a vaincu les démons de
l'esprit [bcom], qu'il posséde toutes les qualités de 1'éveil [ldan] et qu'il se situe au-dela [ ‘das] de
toute souffrance. ».

4 Tib. Kha rag sGom chung. Maitre kadampa du XI° siécle.

5 Car ce type d’étres pergoit I’eau comme du pus ou autre substance liquide répugnante.
p p



34 | Présentation des prérequis

ceux qui ont la bonne fortune de 1’apprécier alors qu’il risque d’étre nuisible aux
infortunés qui entretiennent des croyances fallacieuses. Jadis, lorsque les
Bhagavan bouddhas n’étaient encore que des individus ordinaires, ils utilisérent
leur peau comme parchemin, leur sang comme encre et leurs os comme stylets.
C’est ainsi qu’ils pratiquérent le Dharma pour nous le 1éguer. Dés lors, il ne
convient pas d’en gaspiller ne serait-ce qu’un seul mot. De plus, étant donné que
ce Dharma de la transmission et de la réalisation se rapporte au Corps absolu, si
I’on manque de foi et de respect envers lui, en quoi pourrait-il étre utile de voir
le Corps formel ?

Comme 1’a dit le Bhagavan :

Pour qui ne respecte pas mes enseignements,
Quel bénéfice y a-t-il a me voir ?

Par conséquent, méme si les « réceptacles » que sont les auditeurs de la
Doctrine ont de nombreux points a vérifier en termes de défauts et de qualités, ils
peuvent étre résumés ainsi : outre la foi et le respect qui sont essentiels, il faut un
esprit droit, sans duplicité ni jalousie ou autre, une intelligence claire qui
comprend le sens des mots ainsi qu’un intérét supérieur pour le Dharma.

Citons Aryadeva' :

Lorsqu’un fort intérét se conjugue a I’honnétete intellectuelle,
On peut veéritablement parler d’« auditeur-réceptacle ».

De plus, entendre simplement dire que des enseignements vont avoir lieu et se
précipiter pour rejoindre les rangs de 1’assemblée qui va écouter le Dharma pour
se retrouver directement 1, sans aucune réflexion préalable, correspond a une
motivation neutre. Il faut donc la corriger pour la transformer en une attitude
positive animée par la foi et toute autre pensée vertueuse.

Drailleurs, se dire, au moment d’écouter la Doctrine : « [O sources du refuge, ]
considérez-moi avec miséricorde ; je vais écouter le Dharma qui est si difficile a
obtenir ! », est une motivation vertueuse animée par la foi et I’idée que le Dharma
est chose rare.

1.1. Phase préparatoire : I’excellent esprit d’éveil comme méthode
embrassant les racines de bien

Afin que Iesprit vertueux prenne une grande ampleur, la phase préparatoire
consistant a engendrer le sublime esprit d’éveil est nécessaire pour que les
moyens habiles puissent embrasser les racines de bien. Si notre esprit d’éveil est
vaste, le bien que nous accomplirons le sera également mais s’il est limité, il en
sera de méme pour le bien qui sera accompli.

! Philosophe indien du III° siecle, disciple de Nagarjuna, auteur des Quatre Cents Stances (skt.
Catuh Sataka, tib. dBu ma bzhi brgya pa).



